
METANOIA



parfum des paysages sans fin
s'efface enfin en moi
et son essence
est silence... 



FONDEMENT DE L’ALCHIMIE

Solve & Coagula

Processus de transmutation en trois étapes

I. DÉCOMPOSITION
= réduire une entité à ses plus petits éléments fondamentaux, c’est-à-dire « ATOMISER » (en
unités insécables).
La difficulté : être sûr d’avoir réduit au plus petit, au plus fin.

C’est l’ ŒUVRE AU NOIR → corbeau, putréfaction.

II. RECOMBINAISONS
= réassocier tout ou partie des unités insécables en de nouvelles combinaisons, et voir ce qui
« fonctionne ».
La difficulté : méthode essai / erreur → nécessite un temps long et de l’organisation pour s’assurer
de couvrir le maximum de possibles.

C’est l’ ŒUVRE AU BLANC → licorne, animal composite.

III. CONJONCTION
= parvenir par ces recombinaisons à une entité nouvelle, dont la pertinence et le rayonnement sont
évidents.
La difficulté : ajuster et s’arrêter comme il faut.

C’est l’ ŒUVRE AU ROUGE → phénix, renaissance.

–

Le mythe d’Osiris, démembré, disséminé, puis recomposé par Isis, résonne avec ce processus. 
On peut supposer que le mythe de la mort d’Hiram, similaire, pose le besoin en franc-maçonnerie
de trouver une ou de nouvelles combinaisons, dans un monde où l’outillage conceptuel en place
n’opère plus. C’est le sens de la « parole perdue », dont les composantes sont disponibles (en
totalité ou en partie ?) mais doivent être réagencées pour constituer un nouveau paradigme
commun.

Au fond, c’est la démarche suivie par le surréalisme pour refonder l’art et l’expression subjective,
collage de tous matériaux, jeux d’écriture et de composition « disruptifs », pour surmonter la
sclérose académique.

Mais n’est-ce pas aussi la méthode suivie par le néo-cortex qui, selon Henri Laborit, permet de
décomposer les représentations pour les recomposer librement ? N’est-ce pas la méthode
génétique, de composer par le hasard des profils dont certains s’avèreront plus adaptés ?

Dans ce contexte, la pierre philosophale consiste à acquérir l’intuition fondamentale du processus,
par son exécution, et donc son expérience, répétée(s) : l’ultime quête alchimique est de se faire
l’artiste des métamorphoses, le VIRTUOSE DES TRANSMUTATIONS.



  vos yeux la nuit
blancs comme neigent
feu de rêves
et prémisses d'un silence
qui disperse les ombres
au-delà du réel



FONDEMENT DU RÊVE

Rêver ⇒ Un Rêve

I. [ PHYSIOLOGIE : ] ACTIVATION-SYNTHÈSE
Partons de la description du sommeil paradoxal par John Allan-Hobson :
les neurones du tronc cérébral envoient des messages aléatoires, essentiellement déconnectés du
monde extérieur (auto-activation du cerveau) ⇒ le cerveau organise alors du mieux qu’il peut les
données émises par souci de COHÉRENCE (synthèse). 

Est-ce la clef du rêve ? Peu importe, car quelque chose d’essentiel est ici mis en lumière :
le cerveau tend naturellement à organiser ce qu’il reçoit en un tout cohérent. Même, et peut-être
surtout, quand ce qu’il reçoit est aléatoire, incohérent, insensé.

II. [ CULTURE : ] MYTHOLOGISATION *
Ainsi, 
• face au flux disparate d’images qui se présente à lui (= rêver), 
• le cerveau tisse une trame continue (le rêve), sur la logique « marabout – bout de ficelle... »,
l’élément en cours pouvant constituer librement un nouveau point de départ pour ce qui suit.
• Au réveil, la conscience distingue une ou des séquences, s’appuyant sur des cohérences, des
homogénéités, « locales », relatives, au sein de cette longue trame. Chaque séquence est ainsi
dotée d’un début, un milieu, une fin et constitue dès lors un rêve. 
• Puis vient la touche finale : l’éventuelle interprétation du rêve, suivant le code ou les codes
(religieux, philosophique…) qui prédominent chez le rêveur.

[ * MYTHOLOGISER : c’est-à-dire, par une mise en récit, donner cohérence à des phénomènes
disparates, incohérents, et/ou dont le sens, la finalité échappent. ]

–

Rêver est un processus physiologique, mais « un rêve » est un rendu culturel. Impossible toutefois
de départir l’un de l’autre, puisque nous ne percevons jamais que le rendu final ce ce parcours.

Le rêve est donc une eau oraculaire : l’opportunité d’un miroir de l’âme.

Face à un donné disparate et insensé (un RORSCHACH), le cerveau produit de la cohérence et
du sens (un MANDALA) : du rêve à son interprétation, c’est toute la singularité individuelle et
collective qui est engagée, et donc révélée, dans les choix qu’elle opère à chaque étape :
• motifs saillants et cohérence de la trame du rêve (le rêve)
• mise en récit du rêve et séquençage (un rêve)
• interprétation donnée (le « sens » du rêve).

Processus alchimique, le rêve trouve sa source dans des motifs unitaires, assemble avec une part
de hasard et une part de recherche, et compose parfois une entité visuelle et narrative qui fait
sens, et éclaire le rêveur, voire la communauté, sur sa situation, les choix qui doivent être faits, les
menaces auxquelles il faut répondre (cauchemar).

En somme, le rêve est un athanor de solutions pour le présent et l’avenir.



mes yeux sont sans rivage
et auprès de moi les mages
s'éteignent
comme une pluie fade
le soleil réverbère
ses sons lents
dans ma tête
et mon cœur est chargé de tempêtes
les forêts frémissent dans mes veines
et ma voix qui surgit du chaos
est un horizon blanc
inquiétant
opaque comme la fumée des volcans
je ne suis ni ici ni ailleurs
je suis au chœur du vide 
qui est en vous
et je l'emplis
de sacrifices
tremblez vivants
car j'abolis
votre innocence
je suis l'apocalypse du non-sens



FONDEMENT DE LA DIVINATION

(Se) Voir ⇒ (Se) Mouvoir

Processus divinatoire en trois étapes.
Le présupposé étant : la personne qui consulte a un problème. Autrement dit : elle se trouve dans
une situation de blocage, ou bien sans vision, sans perspective, face à l’inconnu.

I. VOIR
La pratique divinatoire propose un RORSCHACH : une combinaison complexe et insolite
d’éléments qui résiste à une lecture im-médiate, aisée, rapide.
Implicitement, le consultant sollicite une médiation : un medium, pour lire et comprendre.
Le medium doit ainsi lui apprendre à VOIR, pour que le rorschach devienne MANDALA.

II. SE VOIR
Le medium doit donc dire à voix haute ce qu’il voit, ce qu’il lit, sans trop décoder, ou coder, c’est-à-
dire transcrire en idées, ou en interprétations personnalisées : ce travail revient en effet
implicitement, à son insu, au consultant.

L’aura surnaturelle dont se pare la divination est profitable dans la mesure où elle favorise la
disponibilité d’esprit et l’ouverture à tous les possibles du consultant.

La lecture du rorschach par le médium doit permettre au consultant d’ « animer » le complexe
d’images [Roland Barthes utilise ce mot face à la photographie : il parle aussi d’ « aventure »]
→ c’est-à-dire qu’il doit s’y projeter, prêter sa vie et son matériau personnel, singulier, à ce
faisceau de symboles généraux. L’essence du sens se tisse alors dans les combinaisons.
Il finit donc par SE VOIR, et c’est là qu’opère tout la « magie » de la divination : le rorschach,
épars, insensé, devient mandala, unité organisatrice de sens.

III. (SE) MOUVOIR
Le rorschach permet alors au consultant de mythologiser, c’est-à-dire de résoudre la situation
initiale statique, figée, sans perspective, par sa mise en récit, qui est mise en mouvement.

Avec le retour du mouvement revient le désir, et donc la possibilité, l’opportunité d’une
MÉTAMORPHOSE. En appréhendant sa situation dans les termes d’un autre langage, la psyché
retrouve des perspectives, et donc les voies de son génie : créer la vie, initier les flux.

« Dans la vie, il n’y a pas de solutions. Il y a des forces en marche : il faut les créer, et les solutions
suivent » (Antoine de Saint-Exupéry)



Trace
Sangle les traces
Étrangle l'espace
Étrange la place qui s'ouvre
Efface les angles qui foisonnent
Et dans l'axe de l'œil qui s'étonne
Tu discerneras la glace
fondante
de vastes plaines qui rayonnent
Il est temps
Prends la mesure de ton trait
et de son pouvoir illimité 



FONDEMENT DE LA COMMUNICATION

Déconstruire la représentation ⇒ Actionner le désir

Nous parlons ici de la communication, non comme aptitude générale des êtres humains à
échanger des messages, mais comme fonction stratégique d’une organisation, publique ou privée,
qui définit et oriente les messages qu’elle émet.

I. REPRÉSENTATION & DÉSIR
Le domaine d’action de l’information est la mémoire, celui de la communication est le désir.
• Favoriser la notoriété d’un objet (artefact, personne, message...) ressort de l’information.
• Viser l’exclusive ou le primat de notoriété, ou une simple notoriété positive, particulièrement au
moyen de certaines techniques (rime, mélodie, argument d’autorité…) relève de la communication.
→ C’est, si l’on veut, une différence entre la quantité et la qualité.

Rechercher un assentiment universel et intemporel est vain : la communication s’occupe par
conséquent de savoir qui désire / qui ne désire pas l’objet considéré. Particulièrement, l’analyse
préalable doit s’intéresser aux représentations que les gens ont de cet objet : positives,
négatives…, et en quoi elles déclenchent, ou empêchent, le désir.

II. DÉCONSTRUIRE LA REPRÉSENTATION 
Tout l’enjeu est donc de savoir qui ne désire pas et ce qui, dans leur représentation, inhibe,
contrecarre le désir (on prend seulement en compte les individus qui « devraient » ou
« pourraient » désirer l’objet considéré).

En fonction des profils sociologiques (→ persona), l’analyse discerne alors des « sèmes » de la
représentation : des EIDOLÈMES (rapportés à un EIDOLON global). En isolant les eidolèmes
négatifs, on peut commencer d’imaginer une stratégie de communication.

III. ABSTRAIRE & SUBVERTIR
La communication se donne pour but d’isoler le ou les eidolèmes négatifs identifiés, et de les
contrebalancer, de les retourner, ou de les subvertir, c’est-à-dire de les montrer sous un jour
nouveau, en modifiant notamment les connotations associées dans l’esprit de la cible. Ce peut être
en associant l’élément isolé à un autre élément, plus favorable (le sex appeal jouant ce rôle dans
bien des cas, et parfois de façon peu inspirée...).
Le travail est délicat car il s’agit ni plus ni moins de changer l’avis d’une personne, voire son
attitude et son ressenti spontanés, à l’égard de l’objet mis à l’honneur.

Subvertir les connotations, et donc plus globalement la représentation, doit allumer le désir,
l’actionner, le soubassement de la communication étant quelque peu mécaniste : agissant sur les
rouages et les curseurs, avec pertinence, le message conçu modifie le comportement des cibles
considérées. Ce sont des métamorphoses fines, précises, qui doivent créer la dynamique ou
l’inertie nécessaires pour déclencher le désir recherché. Tout restant, en ce domaine, mouvant,
fluctuant, et donc temporaire. Mais, pour le dire plus crûment, la communication tend ainsi à
reprogrammer le cerveau de son audience cible, pour l’orienter dans le sens voulu.



il y a un œil au fond du puits
et cet œil
c'est toi
qui parle là
si ce n'est lui
il luit
sans déserts alentours
et sa nuit
profonde et savante
éclaire de son timbre
la galaxie de sens qui se tisse
autour de mon cœur
dans le ciel silencieux
qui résonne dans ma nuque
il y a ce son
primordial et passager
celui du jour
qui se lève enfin 



FONDEMENT DE LA CULTURE

Jouer l’art comme entorse à la règle culturelle 
⇒ … pour nourrir une dynamique de darwinisme symbolique

I. LA RÈGLE & L’EXCEPTION
« La culture c’est la règle et l’art c’est l’exception », disait Jean-Luc Godard.

Envisageons la culture comme l’ensemble de références, acquises par legs et / ou par expérience
collective, qui permet à un individu de lire le réel et d’y répondre. Voyons les représentations
communes comme un outillage psychique, symbolique, permettant à chacun de faire face à la
complexité du monde. Mais cet ensemble est aussi le vecteur d’une emprise, d’une aliénation, d’un
contrôle social par une strate dominante. De plus, l’évolution continue du réel – humain et
cosmique – peut finir par rendre caduque un système symbolique dans sa capacité à fournir des
réponses pertinentes.

Il existe donc une forme de tension naturelle dans la culture, qui peut conduire à son inadéquation
par excès de conservatisme, et par hiératisme.

Dans ce cadre, le rôle de l’art est d’expérimenter, et représenter, l’entorse, le dissonant, l’accident.
Pour explorer de nouveaux territoires symboliques de façon libre et continue. Et tester en
pertinence de nouveaux PRISMES PSYCHIQUES. Ainsi la SINGULARITÉ exprimée dans l’art
devient rénovation.

II. FAVORISER L’ÉVOLUTION ET L’ADAPTATION CULTURELLE
Selon un principe de hasard et de nécessité, certaines entorses vont alors s’avérer fructueuses, et
vont constituer un nouvel ensemble d’outils symboliques, appelés à s’agréger au maillage culturel.
Ce qui va immanquablement l’altérer, rompre des équilibres pour en instaurer de nouveaux, par un
jeu subtil de transmissions de forces, de correspondances, et d’obsolescence aussi.

En période de crise, l’art contribue au changement d’état d’esprit face à des problèmes cruciaux,
qu’il aide ainsi à résoudre.

L’art est un point à partir duquel la culture peut continuer de se métamorphoser, de se renouveler,
pour continuer d’accomplir l’adaptation psychique et cognitive collective face à la réalité.

« Toute œuvre d’art est une possibilité permanente de métamorphose, offerte à tous les
hommes », dit Octavio Paz.



SOLEIL le vent lève les voiles du Levant veille au
silence d'avant éveille les étoiles éteintes et teinte la
nuit de tes rêves le miel s'y tisse sans tinter éteins
la musique fanée profanée trop fardée affadie par
l'ennui des années inutiles et hostiles et aussi
longtemps que tu le crois possible oscille au son
lent de la vie jubile au fond comme un enfant tu
peux réinventer le monde 



FONDEMENT DE LA POÉSIE

Formuler une expression insolite, non convenue & adéquate 
⇒ Revivifier un langage perclus d’automatismes

I. AUTOMATISMES & USURE DU LANGAGE
Comme système de signes, le langage permet de signifier et donc de représenter, et de manipuler,
des réalités essentiellement absentes, ou distantes, du contexte d’expression.

Un langage employé régulièrement, par un grand nombre de personnes, tombe inévitablement
dans des automatismes, formulations stabilisées par convention explicite ou tacite, vouées à
devenir du « prêt-à-exprimer » et donc du « prêt-à-penser », du « prêt-à-représenter ».
C’est notamment par là qu’un langage s’use, sa capacité à rendre présents les objets évoqués
s’affadit, et ouvre la voie à la surenchère expressive, qui est par exemple la pente naturelle des
langues.

II. BRISER LA CONVENTION POUR TOUCHER À LA RÉALITÉ MÊME
Dans ce contexte, propice, une expression qui se formule en décalage avec la convention,
syntaxique et / ou lexicale, régnante, mais en restant en adéquation avec son objet, est perçue
comme insolite, et « poétique ». Elle revivifie la représentation, rend son objet à nouveau
pleinement sensible, et en révèle même souvent de nouveaux aspects.

Une personne, un artiste, … qui est coutumier de ce type d’expression paraîtra avoir son propre
langage, alors même qu’il utilise bien le système de signes de référence…
C’est en cela qu’une poétique peut donner lieu à une ESTHÉTIQUE, manière singulière de donner
à percevoir, de rendre présent, dans le langage donné.

III. LA POÉSIE COMME RÉSURRECTION CONTINUE DU LANGAGE
Si un langage ne rend plus présents les objets qu’il évoque, il perd en pertinence, en légitimité et
donc en vitalité. L’invention poétique constitue par conséquent pour ce langage une opportunité de
se recomposer, de muter, par zones localisées, mais de façon continue et propagée. Au risque de
stabiliser de nouvelles conventions, qu’une nouvelle poétique devra à son tour venir questionner,
discuter et fondre en de nouveaux alliages signifiants et expressifs, et ainsi de suite. 
Selon la mécanique PARALOGON =(?)=> METALOGON.

La poésie est une source de jouvence qui jaillit au cœur d’un langage.



.
libre

danse au bord
du vide évide sa

mélodie de vertiges, et vive
la source jaillit, comme foison de

voix profondes, surgit du cœur, sombre
alchimie des antres qui, saisie au soleil bleu des

espaces sans rive, délivre sa partition de cristaux et de couleurs,
sel subtil, lucide comme une onde chantante,

juste le temps d'un envol,
jaillis et sois l'astre limpide,

réjouis-toi : respire ! 



FONDEMENT
DE LA DÉMARCHE INITIATIQUE
Quête intérieure <=> Travail en groupe  

Le rituel initiatique, entité à deux faces, indissociables, complémentaires.

I. LE RITUEL COMME RORSCHACH
• Essentiellement, le rituel initiatique compose des expériences fondamentales de
l’intériorité : les yeux fermés, bandés, dans le silence, ou le chaos, l’initié est invité à éprouver ce
qui se vit en lui, sa réception intime de ce qui se joue tout autour. La sensation (la perception)
prime dans l’infra-verbal du symbole, on découvre un monde en soi, où sont présentes les grandes
forces métaphysiques – Soleil, Lune, Mal, Mort… – , un « temple intérieur », régi par des lois
singulières et distinctes.

• Mais tout cela ne se donne pas d’emblée, en entier : le rituel aussi est épais, il résiste, à la
lecture, à la compréhension, il est un matériau à travailler, à explorer. Assimiler le rituel, « tailler sa
pierre », c’est travailler sur soi ; par la répétition et donc la régularité, le rorschach s’éclaire, prend
sens, le symbolisme devient graduellement vocabulaire pour discerner et œuvrer, agir, déployer.

• Le rituel rorschach devient dès lors vecteur de transmutation. Le parcours initiatique est une
« aventure » (G. Agamben), mise en récit d’une épiphanie de soi, du Soi : par la régularité répétée
du travail – rythmé par l’identique et le différent – , par la progression graduée évolutive, par le jeu
polyphonique et complémentaire des offices du rite, l’exploration intérieure se fait métamorphose.

II . LE RITUEL COMME MÉTHODE DE TRAVAIL EN GROUPE
Dans la même trame sont tissées les composantes d’un mode d’emploi pour un travail en groupe
pacifié et productif.

• Le rituel fait seuil vers un espace-temps sanctuaire : déplacements, prises de parole et
contenus de travail sont réglés, régulés, afin de contenir, concentrer les énergies pour un usage
maximisé, optimisé. Les confrontations conflictuelles sont évitées, pour favoriser l’unité de travail.

• Tout doit concourir à la synergie, contributions complémentaires, répartition et rotation des
offices, le secret étant modalité de cette solidarité concentrée et préservée parmi les initiés d’un
même groupe.

• La qualité centrale des contributions doit être synthèse & clarté : prises de parole, planches,
pierres, mais aussi le tracé des travaux, qui signale également une origine et une destination.

• Le travail initiatique se fait donc en progression, marquant la recherche d’une évolution, d’un
progrès, communs.

La rencontre de ces deux intentions – exploration & métamorphose intérieures et progression &
édification communes – nourrit l’égrégore. Le rorschach devient mandala. Avec comme enjeu de
faire et incorporer le faire, pour une acquisition technique intuitive. « Au sein des société peu
avancées, la réflexion en groupe est vraisemblablement plus courante que le monologue
silencieux. » (N. Elias) : la démarche initiatique pourrait ainsi avoir favorisé la pensée individuelle.



il suffit pourtant de ne rien dire
laisser voguer les fruits morts
à fleur de rêves
laisser mûrir la sève lente
et craquante
des putréfactions enfouies
on délivre ainsi sûrement
les endormis
ils chantent leur longue oraison
de nuit
ils soufflent sur les sens
vous étourdissent
et vous dispersent
vous perdez pied
le rivage ainsi s'est éloigné
et vous touchez enfin
aux lointaines frontières de vous-même 



FONDEMENT DU CHŒUR

De la foule au cercle 

I. DANGER DE LA FOULE
Originellement, le chœur est toujours à la fois chanté et dansé. C’est par un bizarre esprit de
spécialisation séparée, qui domine sa culture, que l’Europe occidentale a dissocié l’un de l’autre, a
distingué : choral et chorégraphique.

Depuis la source gréco-romaine, la foule est « vulgaire » (vulgus), turbulente (turba), et pressante
(= fouler). Il faut la mettre au pas (l’armée romaine, le corps de ballet, …), l’uniformiser, la faire
évoluer comme un seul homme. Le chœur est une tentative pour donner forme à cet informe, pour
domestiquer ce chaos inquiétant et menaçant.

On trouve des échos de cette perception jusque dans les danses chorales de Mary Wigman et de
Martha Graham, jusque dans Le Sacre du printemps de Pina Bausch, où la foule dévore la
sacrifiée en robe rouge, comme le ferait une horde de bacchantes.

Mais le chœur joue de la multiplicité : le canon de Pachelbel, le point / contrepoint de Bach, la
multipolarisation du chœur dansé chez Cunningham… ne sont que quelques exemples.

La foule est donc le matériau brut dont est issu le chœur, son rorschach ; la figure du cercle, ou du
demi-cercle, constitue son intention, comme mandala.

II. SOLUTION DU CHŒUR
Essentiellement, le chœur est coordonné, inscrit dans une pulsation commune ; il est aussi doté
d’un axe organisateur : partition, chorégraphie, canevas d’improvisation…

Le chœur est souvent engagé dans un dialogue fécond avec la figure individuelle, leader ou
soliste. Le chœur transmet son énergie et donne un environnement nourricier au leader ou soliste ;
en retour, le leader ou soliste donne un visage humain au risque monstrueux de la foule : il la
catalyse, la synergise, et donc la fait « chœur ».

S’il tient, le pivot individuel est le vecteur d’harmonie, la clef de voûte, mais à tout moment il court
le danger d’être absorbé et consumé par la masse tribale, dont il se distingue de façon sacrilège.

En cela, le chœur est sans doute girardien, mais il constitue une tentative alternative au sacrifice
effectif du bouc-émissaire : car sa vocation est de contenir la violence du groupe pour la sublimer,
en une expression commune libératrice, cathartique.



jadis
les forêts d'incendies parsemaient
les montagnes
ruisselaient de symboles
silencieux
les chamanes dérivaient
parmi les mondes
un seul existait le jour
et mille myriades
de nuit
s'envolaient
et dans l'étrange brume
du matin
on apercevait enfin
l'aurore
comme une trêve puissante
au cœur des symphonies 



FONDEMENT DE LA MUSIQUE
écrit en collaboration avec Thomas Koenig

Du bruit organisé ⇒ pour éprouver la quintessence du présent  

I. COMBINATOIRE DE SONS
La musique est une combinaison de sons, et non un simple agencement de notes. 

Séquençage unitaire au sein du bruit, le son est à la fois hauteur (note), intensité (volume) et
texture (timbre). Les possibilités de mise en relation des sons entre eux étant infinies, quelles
constantes dois-je poser pour en limiter et en orienter le flux, pour en optimiser la conception, la
perception, la compréhension, l’expressivité, le partage ? 

C’est la question de la SYNTAXE, que pose toute combinatoire.

La musique consiste alors à jouer avec le cadre ainsi aménagé, afin d’en éprouver à la fois la
souplesse, la pertinence et la fertilité. Improvisation et émulation live attisent l’inventivité dans cette
règle, et donnent souvent lieu aux plus belles envolées que l’expression musicale permet.

II. DU BRUIT ORGANISÉ
Mais la composition « écrite » n’est pas en reste. Là aussi il s’agit de jouer de la syntaxe, mais
dans un but un peu différent puisque souvent l’intention de représentation prime : il s’agit de faire
signe vers le monde, le réel, et d’en proposer une mise en forme singulière, et structurée. 

En définitive, la musique cherche à délivrer une expérience de bruit organisé. Et la révélation
donnée à vivre est d’autant plus saillante qu’elle contraste avec le chaos sans bord du quotidien.

Le compositeur cisèle une forme, délimitée, mue par un processus évolutif, voire narratif. Au final,
l’œuvre se tient en cohérence, dans une unité qui « dit quelque chose ».

Pour y parvenir, il faut jouer d’une sorte de SYNTAXE DE LA SYNTAXE, qui enroule les différentes
parties autour d’un axe, et les assemble ainsi en un tout architecturé et signifiant. L’œuvre devient
alors accessible à la psyché d’autrui, qui peut cheminer au sein de ce qui se présente à elle
comme un rorschach, appelé au terme du parcours à devenir un authentique mandala sonore.

III. RETROUVER LA PULSATION DU MONDE
Toutefois, la musique peut se limiter à un pur jeu d’éclats et de rythmes, sans chercher à rien
représenter. Mais, en usant des matériaux et des logiques sous-jacentes du réel, la combinaison
architecturée de sons révèle toujours la force esthétique et émotionnelle du monde. 

Plus encore, en s’appuyant sur des motifs répétés, qui se modifient et se déploient ainsi ensuite en
métamorphoses, la musique convoque cette « évolution créatrice » désignée par Henri Bergson
comme une « création permanente de nouveauté » dans l’univers. 
En toute occasion, en effet, la musique accomplie fait signe de la PUISSANCE GÉNÉRATIVE DU
PRÉSENT. De là viennent sans doute les potentialités euphoriques, sensuelles, sexuelles,
mystiques… de l’art musical : sa dimension énergisante prend source dans sa capacité à nous
faire renouer avec la vibration particulière du moment ( la vitalité ? ) qui nous traverse.



murmure le ciel
murmure le sang
murmure la vie vide des algues lentes
murmure le rouge
murmure le temps
et plonge ton âme
aux astres d'or et d'océans 



FONDEMENT DU SYMBOLE

Le symbole comme prisme énergétique, lien au monde
et idéogramme fondamental dans la constitution du sens  

Le symbole est au centre de la production de sens.

Qu’il soit idéogramme, symbole mathématique, récit édifiant ou représentation iconographique à
portée archétypale ou abstraite, le symbole est déjà une unité de sens constitué.
Et ce n’est le cas que par rapprochement et distinction d’autres symboles, avec lesquels il
compose globalement un glossaire signifiant.

Au sens strict de « Sinn-bild », il est « image-sens », c’est-à-dire essentiellement non-verbal.
Pour reprendre Paul Ricœur, il est un « signe par association seconde » : 
un signifiant désigne un signifié, mais ce signifié désigne alors de même, à son tour, un « supra-
signifié » ou « méta-signifié », généralement un sens abstrait inexprimable ou bien confus, difficile
à ancrer nettement et distinctement dans la langue.

À ce stade, retenons trois points :

1. le symbole a un support ab-strait : un élément isolé de son contexte, une découpe dans le réel.
Par exemple : un arbre, un lion...

2. le symbole vise un abstrait, il est l’intuition d’un intangible, fécond, riche de sens, de pertinence,
mais difficile à « dire ».

3. le symbole se range et se définit au sein d’une collection de symboles, avec lesquels il entretient
une relation de similarité morphologique, de contiguïté typologique et en même temps d’exclusivité
territoriale (parfois relative).

De cela déduisons d’ores et déjà que le symbole se décolle de la dimension naturaliste de la
représentation qui lui sert de support : le lion comme symbole n’est ni un lion réel, ni un vrai lion,
c’est un lion mentalisé, c’est-à-dire intériorisé.
En ce sens, le symbole est utilitariste : il fractionne le réel en autant d’outils que nécessaire pour
fixer les intuitions profondes de la psyché dans son rapport à la réalité et à la vérité.

Suivons désormais un parcours en cinq symboles pour fixer cinq intuitions sur le symbole.

LE FIL À PLOMB

En tombant parfaitement vers le sol, il manifeste une qualité sous-jacente, qui a la particularité
d’épouser la station debout de l’humain, et la position qui permet à un objet ou à un édifice de tenir
seul à l’équilibre sans retomber en position couchée. Il révèle la verticalité, idéal qui n’est
perceptible qu’à travers les entités physiques qui l’adoptent et qui a des propriétés spéciales.

Le symbole rend un abstrait sensible, et sert de vecteur cognitif à sa formalisation et maturation
intellectuelles.



LA SPIRALE

Mais le fil à plomb est le plus souvent un pendule, qui dessine une spirale par ses oscillations.
Ce symbole par son incertitude, son flottement, renvoie à l’émotion de perte de repères. Souvent,
tourner en spirale permet d’atteindre l’expérience de l’ivresse, ou de la transe. Une spirale est
souvent descente ou ascension : elle est associée aux changements d’état, ou de dimension.
En un mot : une part fondamentale d’émotion(s) et d’expérience(s) reste attachée au symbole.
Carl Gustav Jung parle du caractère « numineux » d’un symbole, sa résonance magique, son
pouvoir de fascination, et plus simplement cela figurera les connotations attachées à un symbole.
L’abstrait, l’intangible que le symbole fixe et rend sensible est et reste attaché de façon très
significative à un ensemble d’expériences qui constitue une part cruciale de son sens.

LE LABYRINTHE

Quand on compare une spirale et un labyrinthe, on peut être saisi par leur familiarité, comme si le
labyrinthe était une sorte de spirale architecturale. Cela permet d’entrevoir la grande coalescence
des symboles, et laisse supposer que les symboles sont souvent composites de symboles plus
unitaires. Par exemple : le lion serait un animal | soleil, la pyramide une tour | escalier ( | triangle ,
dans les versions les plus épurées et abouties de l’Égypte antique).
Doit-on pousser la déduction jusqu’à dire qu’il existe des symboles fondamentaux, « atomiques » ?
Pas nécessairement. Car le symbole est pragmatique, il peut donc fluctuer, pour retrouver le lien
vital au monde, et à son épaisseur mystérieuse. Il n’y a sans doute pas d’insécable absolu en la
matière : ce sont des catégories psychiques, mais elles se fixent en partie selon le réel en
présence, qui peut varier, et en partie aussi par convention, c’est-à-dire par décision et usage
collectifs.

Cette coalescence symbolique induit par conséquent la stabilisation d’un ALPHABET, jeu d’unités
symboliques appelés à interagir pour créer, produire du sens, et explorer les possibles.
La symbolique produit en outre souvent un ALPHABET DE L’ALPHABET. Le Yi-king est
exemplaire d’un échafaudage alphabétique par strates, du plus binaire au plus sophistiqué ; les 22
arcanes majeurs fonctionnent de même, sans cependant isoler la base tout aussi clairement :
couleurs, figures, nombres & rythmes, directions, rapport au cartouche nominatif...

LA DESCENTE AUX ENFERS

Du labyrinthe se déploie dans le temps, narratif, un récit symbolique, avec ses variations
culturelles, et ses constantes archétypales. 
C’est le mythe fondamental de la descente aux enfers, plus ou moins dramatique et profond, mais
toujours centré sur une INVOLUTION et une opportunité de renaissance, une nouvelle
ÉVOLUTION (une « révolution » ?). Voir à ce sujet les pages incomparables que Jung a
consacrées à ce processus psychique dans Métamorphoses de l’âme et ses symboles. 

Au terme souvent LE MIROIR par le thème du DOUBLE , idéalisé ou sombre & monstrueux.
C’est la dernière épreuve. Dans l’initiation qui se joue, c’est la rencontre avec « l’ennemi », qu’il
s’agit souvent de rendre « ami »
- regard en soi / sur soi / introspection, découverte de l’intériorité
- découvertes des prismes, en partie ennemis, dans lesquels notre regard est pris
- dénouer en soi les ennemis en amis

→ c’est l’expérience du duel final de Çakyamuni face à Mara
→ c’est le sens du : si on te frappe la joue gauche, alors montre ton autre visage.

Le fil à plomb dans la verticalité de sa descente propose en retour une verticalité de l’ascension :



il symbolise ainsi l’intrication d’un envers et d’un endroit dans tout symbole ; le symbole incarne
une idée et en germe son exact contraire, et de là vient le besoin de l’adosser à d’autres symboles
pour préciser sa direction, son orientation, son dynamisme, dans un contexte d’énonciation.

LE TEMPLE

« Qui descend dans l’abîme de la Mort et monte ensuite à l’Arbre de Vie arrive dans la Cité des
Possibles, d’où on contemple le Tout et où se décident les Choix. » (Italo Calvino, Le Château des
destins croisés).

Au terme du voyage, on est appelé à comprendre que fondamentalement notre rapport au monde
est structuré et dynamisé par une collection de prismes : nous avons à notre disposition une boîte
à symboles, qui nous permet de voir et comprendre ce qui se passe en nous et autour de nous. À
nous de nous tenir à une discipline d’usage (le rituel) pour y mettre bon ordre.
Le temple figure, à l’opposé d’une collection de symboles inconsciente et subie, une collection de
symboles consciente et réfléchie.

En conclusion, le symbole est un filtre appliqué à la réalité. 

Il nous permet de donner forme, c’est-à-dire de

1. concentrer l'attention, fixer l’intuition

2. approfondir l’expérience

3. mûrir l’idée, formaliser l’universel

On retrouve la démarche alchimique :
extraire le pur de l’impur / réduire pour recomposer / travailler en soi en travaillant la matière.

Le symbole comme tentative de toucher à une forme fondamentale est un point de jonction et de
continuité / contiguïté entre l’esprit humain [ subjectivité, cognition ] et la structure de la réalité
[ objectivité, lois physiques ]. 

À ce titre, il joue comme vecteur de pensée, de conscience et d’énergie.

Mais le monde est fondamentalement informe : on choisit un lexique dans une grammaire.
Lorsqu’on a tout exploré dans cette combinatoire, et qu’on a au bout du compte épuisé sa
pertinence à nous orienter, on refond les formes pour en trouver de nouvelles, dans une
grammaire qui en conséquence se réinvente.

Est-il possible d’éprouver / expérimenter le réel hors de toute forme ? 
Cet au-delà des formes définit-il un génie des flux, une intuition virtuose des métamorphoses ?

Le JEU – comme mouvement et expérimentation au sein d’un dispositif réglé – est sans doute une
voie d’accès privilégiée pour atteindre cette intuition, et pour acquérir cette virtuosité.

Le symbole apparaît en définitive pour ce qu'il est : le matériau fondamental de la représentation,
dont l'objet est de donner de la présence à un objet quelconque par d'autres moyens que les
moyens naturels propres à cet objet. Le symbole, les symboles sont ces « autres moyens » :
Arcimboldo utilisant fleurs ou légumes pour re-présenter un visage en est l'exemple emblématique.
On peut ainsi finir par dire que toute chose devient symbole quand elle est mobilisée pour
participer d'une représentation. 
En somme, la symbolisation est le socle sur lequel repose toute la civilisation homo sapiens.



chamane
transe en danse

est perdu
la vague volupté

céleste
et le geste

qui dit le verbe
et le vent

et le temps
de tout voir

est fini
maintenant
c'est à toi
de vivre





________________________________________________________________________________

ORDO

ATOMISATION    -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­

CHAOS  –  INFORME  –  ÉPARS  /  DISJONCTION

⇒  Symboles  unitaires –  ARCHÉTYPES  –  PARADIGME  

COAGULATION

⇒  Symboles  complexes –  IDÉOGRAMMES  –  ALPHABET

COAGULATION

⇒  Agencement  de  symboles –  ARCANES  –  LEXIQUE  –  FORMES  –  GLOSSAIRE

COAGULATION

⇒  Combinaisons –  GRAMMAIRE  –  SYNTAGME

COAGULATION –  NARRATION

⇒  Récit –  UNITÉ  –  CERCLE  

CONJONCTION  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­  -­

⇒  Projection  /  Reconnaissance  /  Sens
–  CIRCULATION  

ORDO  NOVUS  (  RESURRECTIO  ) –  ÉNERGIE  –  DÉSIR  

______________________________________________________________________________






